
A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

9Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy  
w „De oratore” Marka Tulliusza Cycerona

Dialogicality as the quality of the ideal orator  
in Marcus Tullius Cicero’s “De oratore”

Luiza Rzymowska
Uniwersytet Wrocławski

Słowa kluczowe
Marek Tulliusz Cyceron, De oratore, dialog, dialogowość, mówca, retoryka

Keywords
Marcus Tullius Cicero, De oratore, dialogicality, dialogue, orator, rhetoric

Abstrakt
Materiałem badawczym w tym artykule są fragmenty wybrane z De oratore 

(55  r. p.n.e.) – obszernego traktatu Marka Tulliusza Cycerona na temat teorii 
i praktyki retorycznej, skomponowanego na kształt dialogu. Jego uczestnicy – 
rzymscy oratorzy (postaci historyczne) – dążą w dyskusji do ustalenia cech, zdol-
ności i talentów idealnego oratora (i obywatela). Analizując ich charakterystyki 
modelowego mówcy, autorka skupiła się na jego uzdolnieniu do prowadzenia 
dialogów, jak też na zaleceniach aktywności dialogowej dla młodych mówców. 
Wprowadziła do badań mistrzowskiej prozy Arpinaty termin „dialogowość”, sto-
sowany w psychologii narracji w XXI w. na oznaczenie cechy umysłu i sposobu 
funkcjonowania człowieka w życiu społecznym.

Abstract
The research material in this article is the selected fragments from De oratore 

(55 BC), an extensive treatise by Marcus Tullius Cicero on rhetorical theory and 
practice, composed in the form of a dialogue. Its participants, presented as the 
historical figures of Roman orators, strive in the discussion to determine the fea-
tures, abilities and talents of the ideal orator and citizen. The author of the article 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-2747-5108DOI: 10.25951/14289



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

10 Luiza Rzymowska

analyses the characterization of the model orator, focusing on his aptitude for 
dialoguing as well as on the guidance on dialogical activity provided to young 
orators. The term “dialogicality”, introduced by the author into the research on 
the masterful prose of the Arpinate, has been used in the twenty-first-century 
narrative psychology to denote a trait of the mind and the way a person func-
tions in social life.

Wprowadzenie

Urodzony 3 I 106 r. p.n.e. Marek Tulliusz Cyceron ukończył pracę nad 
De  oratore, obszernym traktatem w trzech księgach, pod koniec 55 roku 
p.n.e. – dzieło wieńczy więc dojrzały okres jego działalności publicznej. 
Manuel Maria Carrilho pisze, że zbiegają się w nim „wszystkie wielkie te-
maty Cycerona”1. Zwraca uwagę oryginalność ich rozwinięcia, perfekcyjne 
scalenie refleksji teoretycznej z nauką praktyczną artis rhetoricae i nade 
wszystko – piękna forma dialogu. Twórczość Cycerona, pisze Stanisław Sta-
bryła, „w trzech głównych dziedzinach: wymowie, teorii wymowy i filozofii 
– stanowi szczytowe osiągnięcie prozy rzymskiej” 2, ten zaś utwór wyróżnia 
się szczególnie. Dzięki licznym talentom rzymski filozof, pisarz i największy 
mówca (sądowy i polityczny) epoki republikańskiej wzniósł swoje nowator-
skie studium retoryki na poziom arcydzieła literatury. Pisząc traktat O mówcy, 
Arpinata komponował go jak dialog – tę formę stosował też w innych swo-
ich dziełach, naśladując filozofów greckich (a była to innowacja w języku ła-
cińskim). Wzorował się – tylko w pewnym stopniu i twórczo – na dziełach 
Platona3: podobnie jak autor Gorgiasza zrezygnował z klasycznego wykładu 
teorii retoryki na rzecz interpretacji zasad wymowy i przedstawienia ich kon-
kretnych zastosowań4, natomiast jego technika dialogowa jest w szczegółach 
inna niż Platońska5. Cyceron ujawnia się jako autor w trzech prologach do 
trzech ksiąg traktatu (adresuje je do brata, Kwintusa Tulliusza) i następnie, 
jako narrator, własnym głosem relacjonuje wydarzenia i fikcyjny dialog bo-
haterów, którymi czyni postacie historyczne, wyposażając je we własne do-

1	 M.M. Carrilho, Korzenie retoryki: starożytność grecka i rzymska, [w:] M. Meyer, M.M. 
Carrilho, B. Timmermans, Historia retoryki od Greków do dziś, pod red. M. Meyera, 
przeł. Z. Baran, Warszawa 2010, s. 66.

2	 S. Stabryła, Historia literatury starożytnej Grecji i Rzymu. Zarys, Wrocław 2002, 
s. 343.

3	 Zob. J.E. Kozieł, Czy De oratore Cycerona może być nazwany dialogiem Platońskim?, 
„Roczniki Humanistyczne” 2010‒2011, t. LVIII-LIX, z. 3, s. 55‒69.

4	 J.Z. Lichański, Retoryka. Historia – teoria – praktyka, t. 1, Historia i teoria retoryki, 
Warszawa 2007, s. 43.

5	 Por. T.A. Szlezák, Czytanie Platona, przeł. P. Domański, Warszawa 1997; 



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

11Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

świadczenie oratorskie, „uzyskane w tak wielu i tak ważnych procesach”6, co 
podkreśla w prologu do księgi pierwszej.

De oratore – z uwagi na walory kompozycji, stylu i języka – stanowi nie-
ocenione źródło do badań historii literatury antycznej, a także interesujący 
materiał do badań teoretycznoliterackich, m.in. dialogowości (dialogiczno-
ści) tekstu7. Podstawą tego artykułu nie będzie jednak metodologia teore-
tycznoliteracka, lecz refleksja badaczki retoryki nad dialogicznym wymiarem 
sztuki wymowy w ujęciu Arpinaty. Celem zaś – ustalenie za pomocą analizy 
filologicznej wybranych fragmentów jego traktatu, czy idealny mówca, zapro-
jektowany przez autora i opisany w dziele, dysponuje pewną cechą osobowo-
ści, pewnym przymiotem charakteru, a ściślej mówiąc: potencją poznawczą 
i twórczą, którą dziś psycholodzy rozpoznają jako zdolność umysłu czło-
wieka i nazywają „dialogowością”. Zbadam więc uzdolnienie Cycerońskiego 
oratora do prowadzenia dialogu ze słuchaczami (rzeczywistymi i wyobrażo-
nymi) oraz sformułowane w traktacie zalecenia aktywności dialogowej dla 
młodych mówców. Czy modelowy orator, mistrz wypowiedzi monologowej, 
powinien się także wyróżniać zdolnością kreowania dialogów? Rozważając 
to, pragnę uchwycić właściwość wzorca osobowego, nie wypowiedzi, więc 
np. dialogowa zasada tekstu Michaiła Bachtina8 jest tutaj nieprzydatna. Inte-
resuje mnie bowiem retoryczno-psychologiczny wymiar dialogowości w tym 
utworze.

W prologu do księgi I De oratore, adresowanym do brata, Kwintusa Tulliu-
sza, Marek Tulliusz sam manifestuje tę twórczą zdolność, na przykład wtedy, 
gdy odwołuje się do różnicy opinii między nimi na temat teorii retoryki:

Niekiedy zdarza się, że w naszych rozmowach masz na ten temat inne zda-
nie niż ja, ponieważ ja twierdzę, że wymowa należy do sztuk praktykowanych 
przez ludzi najlepiej wykształconych, ty zaś uważasz, że należy ją oddzielić od 
wytworności nauki i uznać za wynik pewnego rodzaju talentu i praktycznego 
ćwiczenia9.

6	 Marek Tulliusz Cyceron przemawiał publicznie od 81 r. p.n.e. do 55 r. p.n.e. Z tego 
okresu zachowało się 56 jednostek: tekstów lub tytułów mów.

7	 Zob. A. Okopień-Sławińska, Intertekstualność, dialogowość i przytoczeniowa budowa 
utworu literackiego, „Teksty Drugie” 2020, nr 5, s. 37‒52.

8	 Chodzi tutaj o Bachtinowskie przekonanie, że wypowiedź jednostkowa „zawsze 
jest ogniwem niekończącego się łańcucha wypowiedzi” (B. Żyłko, Michaił Bachtin. 
W kręgu filozofii języka i literatury, Gdańsk 1994, s. 123).

9	 M.T. Cyceron, O mówcy, I 5. Wszystkie cytaty z tego traktatu podaję za przekładem: 
M.T. Cyceron, O mówcy, przekład, wstęp i komentarz B. Awianowicz, Kęty 2010 
(seria dwujęzyczna „Ad Fontes” XIX).



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

12 Luiza Rzymowska

To łagodne przypomnienie rozbieżności ich poglądów na retorykę staje 
się pretekstem do dłuższego wywodu, w którym nadawca przedstawia swoją 
argumentację. Podobnie w każdej z trzech ksiąg dialogu jest wiele wypowie-
dzi rozróżniających, rozdzielających opinie o jakiejś rzeczy, sprawie, osobie 
czy idei. Takie uwagi poświadczają zdolność rozmówców do zauważenia 
i zrozumienia innego punktu widzenia niż własny. To również warunek przy-
gotowania świetnej argumentacji przez doskonałego mówcę, który potrafi, 
jak mówi Krassus w księdze III, „zwyczajem Arystotelesa o wszystkim wy-
razić sąd na obydwie strony”10 i umie w każdej sprawie „przedstawić dwie 
przeciwne sobie mowy”11. 

Obecność tych zagadnień w obrębie sztuki wymowy wiąże się naturalnie 
z przyjęciem wpływu dialektyki – tej dialektyki, która zasilała swoimi środ-
kami rodzącą się w Grecji sztukę retoryczną, a dla Sokratesa i Platona była 
metodą dochodzenia do prawdy (i filozoficznego poznania Prawdy). Ana-
liza stosunku Cycerona do greckiej sztuki prowadzenia rozmowy (diálogos) 
wychodzi jednak poza ramy mojego artykułu; dość stwierdzić, że w De ora-
tore rozdzielenie dialektyki i retoryki jest bardzo wyraźne – np. Antoniusz 
w księdze II dzieła krytykuje rozwijaną w stoickiej szkole Diogenesa „bie-
głość w dyskutowaniu i odróżnianie prawdy od fałszu”12. 

Ponad kwestią techniki dyskutowania sytuuje się tutaj coś ważniejszego: 
filozoficzne ukierunkowanie autora na dialog, pewien probabilizm w argu-
mentacji, przypisywany Arpinacie przez badaczy: mianowicie skłonność do 
pokazywania „wagi i wartości rzeczy, które nie są ani pewne, ani konieczne, 
lecz tylko możliwe lub prawdopodobne”13. Tak jak u Karneadesa, zauważa 
Carrilho, u Cycerona „spór jest rozważany i praktykowany jako dialog […]. 
Chodzi więc o debatę, w której strony słuchają siebie nawzajem i negocjują, 
wychodząc od zasady, że nie ma takiego pewnika, którego nie można by 
podważyć”14.

Akcja dzieła toczy się w willi Krassusa w Tuskulum w Lacjum w 91  r. 
p.n.e. podczas ludi Romani, wrześniowego święta ku czci Trójcy Kapito-
lińskiej. Siedmiu oratorów w cyklu rozmów próbuje ustalić retoryczne 
instrumentarium doskonałego mówcy i obywatela. Dyskutują oni przy 
tym o wybranych elementach teorii retoryki, sławiąc ją „jako sztukę pod-
stawową, ujmującą wszystkie aspekty życia obywatela”15. To słynni rzym-
scy mówcy i znawcy prawa, znakomici przedstawiciele senatu przełomu  
10	 Ibidem, III 80.
11	 Ibidem.
12	 Ibidem, II 157.
13	 M.M. Carrilho, op. cit., s. 65.
14	 Ibidem.
15	 Ibidem, s. 66.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

13Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

II i I w. p.n.e.; wśród nich są mistrzowie Cycerona: Lucjusz Licyniusz Krassus 
i Marek Antoniusz oraz ich młodzi uczniowie: Gajusz Aureliusz Kotta i Pu-
bliusz Sulpicjusz Rufus. Według Bartosza Awianowicza, tłumacza De oratore 
na język polski, „powiązanie znajomości greckiej teorii z powagą (auctori-
tas) rzymskich oratorów – adwokatów i polityków – służy głównemu celowi 
De oratore, przedstawieniu ideału mówcy, ideału, który w znacznym stopniu 
uosabiał sam Cyceron”16. Najważniejszym zadaniem tej siódemki, pisze Sta-
bryła, jest więc „określenie warunków, jakie powinien spełniać mówca, aby 
sprostać wymaganiom współczesności, to znaczy opanować w pełni sztukę 
retoryczną i zdobyć głęboką wiedzę filozoficzną”17. Rozmówcy tropią jednak 
właściwości mówcy nie tylko wybitnego: opisują wspólnie sylwetkę mówcy 
doskonałego, obdarowanego arcytalentem, iskrą geniuszu, „nie można bo-
wiem poznać znaczenia i natury danego przedmiotu, tego jaki jest i w jakim 
stopniu występuje, jeśli nie spojrzy się na jego najdoskonalszą formę”18 – czy-
tamy w księdze III dzieła. 

1. Pojęcie dialogowości w obszarze badań sztuki retoryki

Naturalnym środowiskiem rozwoju zdolności oratorskich są społeczeń-
stwa, które charakteryzuje tak wiara w moc słowa, jak umiłowanie dialogu, 
dysputy i swobodnej wymiany myśli. W księdze I traktatu pt. De oratore 
Krassus, wyraziciel poglądów Cycerona, rozpoczyna rozmowę o retoryce od 
pochwały społecznego i politycznego znaczenia tej sztuki, zespolonej z ide-
ałem wolności:

Zaiste wydaje mi się – powiada – że nie ma nic wspanialszego od zdolno-
ści zatrzymywania mową ludzkiej uwagi, zjednywania przychylności, pobu-
dzania do tego, co się chce, odciągania od tego, czego się chce. Ta zdolność 
jako jedyna zawsze rozkwitała i zawsze władała w każdym wolnym narodzie, 
szczególnie zaś w państwach pokojowych i spokojnych19. 

To właśnie w tej księdze Arpinata powiązał nazwę „sztuk wyzwolonych”: 
artes liberales, z wolnością osoby: według Krassusa to sztuki, quae sunt libero 
dignae20, ‘które są godne człowieka wolnego’, i orator, w celu zdobycia grun-
townego wykształcenia ogólnego, z gorliwością powinien się ku tym szla-
chetnym naukom skłonić. 

16	 B. Awianowicz, Wprowadzenie, [w:] M.T. Cyceron, op. cit., s. 17.
17	 S. Stabryła, op. cit., s. 335. 
18	 M.T. Cyceron, op. cit., III 85. 
19	 Ibidem, I 30.
20	 Ibidem, I 72.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

14 Luiza Rzymowska

Oto zatem cel mówców, ujęty w De oratore: pochwyciwszy uwagę audy-
torium i uzyskawszy wpływ na nie, przekonać słuchaczy do czegoś zgodnie 
ze swoją wolą. Gdy więc Antoniusz, inny bohater utworu, określa trzy środki 
przekonywania, na jakich opiera się omnis ratio dicendi, ‘cała teoria wymo-
wy’21, podąża za nauką Arystotelesa i czyni słuchacza głównym punktem 
odniesienia perswazji. Potrzebne jest bowiem: 1) „byśmy udowodnili, że to, 
czego bronimy, jest prawdziwe” (czyli lógos); 2) byśmy pozyskali tych, którzy 
nas słuchają” (czyli éthos); 3) „byśmy pokierowali ich emocjami tak, jak bę-
dzie tego wymagała nasza sprawa” (czyli páthos)22. 

Zakładam w tym artykule, że aby umieć zastosować te środki i cel wska-
zany osiągnąć, mówca powinien odznaczać się dobrze rozwiniętą, naturalną 
cechą umysłu, którą współcześni psycholodzy nazywają dialogowością. Ivana 
Marková, uczona znana z tego, że „rozwinęła unikalną, inspirującą perspek-
tywę dialogiczną w psychologii społecznej i kulturowej”23, zaproponowała 
następującą definicję dialogicality: jest to „zdolność ludzkiego umysłu do 
pojmowania i tworzenia społecznej rzeczywistości – oraz komunikowania 
się na jej temat – z punktu widzenia Drugiego”24. Psycholodzy Piotr Oleś 
i Elwira Brygoła piszą zaś: „Dialogowość jako reguła działania i organizacji 
umysłu wydaje się tak powszechna, iż można zaliczyć ją do ogólnych właści-
wości człowieka, obok świadomości refleksyjnej, intencjonalności i zdolno-
ści do transgresji”25. Badacze pokazują też stadialność tej cechy:

Dialogowość kształtuje się wraz z człowiekiem. Im bardziej poszerza się 
obszar społecznej aktywności jednostki, tym większa staje się zdolność do 
przyjmowania różnorodnych punktów widzenia czy perspektyw oceny zda-
rzeń, a także zdolność do wewnętrznej wymiany poglądów i racji, prowadze-
nia wyobrażonych rozmów, zwierzania się przed wyobrażonym audytorium26. 

Otwartość Ja na dialog z Ty, dialogiczny charakter relacji między nimi 
jako natura i warunek człowieczeństwa to wielki temat we wszystkich nur-
tach filozofii dialogu. W psychologii także jest obecne pojęcie dialogu, choć 

21	 Ibidem, II 115.
22	 Ibidem.
23	 T. Zittoun, A. Gillespie, In memoriam Ivana Marková (1938‒2024), „Culture & Psy-

chology” 2025, vol. 0 (0), 1‒4, s. 1 (tutaj też bibliografia prac I. Markovej, na stronach 
3‒4). Tłumaczenie własne z języka angielskiego.

24	 I. Marková, „On the inner alter” in dialogue, „International Journal for Dialogical 
Science” 2006, vol. 1, nr 1, s. 125. Tłumaczenie własne z języka angielskiego.

25	 P. Oleś, E. Brygoła, Świadomość dialogowa – implikacje dla zdrowia, [w:] Psycholo-
gia zdrowia: konteksty i pogranicza, red. M. Górnik-Durose i J. Mateusiak, Katowice 
2011, s. 111.

26	 Ibidem, s. 116.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

15Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

reprezentowane nieporównanie skromniej. W psychologii narracji niemałe 
znaczenie ma stworzona na przełomie XX i XXI koncepcja wielogłosowego 
Ja, którego pozycje/głosy nieustannie są ze sobą w dialogu, jak postaci po-
wieści polifonicznej. Twórca owej Dialogical Self Theory, Hubert Hermans27, 
czerpiąc inspirację z prac Bachtina i Williama Jamesa, za pomocą pojęcia 
dialogowości opisuje nie tylko relacje interpersonalne, lecz także intraperso-
nalne. Jak wyjaśniają Barbara Józefik, Bernadetta Janusz i Bogdan de Barbaro, 
autor ten „podkreśla dynamiczną wewnętrzną różnorodność dialogiczną, 
którą określa metaforycznie jako society of mind. Wskazuje, że charakte-
ryzujące ją napięcia, konflikty, sprzeczności są naturalnym i nieodłącznym 
aspektem zdrowego funkcjonowania self. Zdaniem Hermansa relacje władzy, 
dominacji-podległości, jakich doświadczamy w kontaktach interpersonal-
nych, uczestnicząc w kulturze, wpływają na sposób organizacji pozycji Ja”28. 

Według Olesia i Brygoły, inspirujących się pracami Hermansa, istnieje 
„wewnętrzna aktywność dialogowa”, która „służy nie tylko odreagowaniu 
emocji, kompensowaniu potrzeby kontaktu czy poszukiwaniu własnej toż-
samości, ale także antycypacji zdarzeń i przygotowaniu się do nich”29. Opiera 
się ona na takich formach jak „monolog, przyjmowanie punktu widzenia 
drugiego człowieka i wyobrażony dialog”30, czyli dialog rozgrywający się 
w wyobraźni. Badacze wskazują na różne jego możliwe formy31, np. na „zaan-
gażowanie w wymianę myśli z wyobrażonymi postaciami” albo „kontynuację 
lub symulację w myślach dialogów społecznych”, albo „konfrontację punk-
tów widzenia reprezentujących odmienne pozycje Ja, ważne dla tożsamości 
osobistej lub społecznej”32. 

Opisaną aktywność badaczowi retoryki wolno uznać za część instrumen-
tarium mówcy. Przyjmując bowiem, że ludzki umysł funkcjonuje dialogowo, 
musimy założyć, że mówca potrzebuje szczególnie rozwinąć w sobie tę wła-
ściwość, a jest to możliwe dzięki treningowi oratorskiemu. Pewne funkcje 

27	 Zob. H. Hermans, H. Kempen, The dialogical self: Meaning as movement, San Diego 
1993. Teoria Ja dialogowego ma swoją kontynuację w badaniach w Polsce, zob. P.K. 
Oleś, Dialogowe funkcje Ja – implikacje dla zdrowia, „Chowanna” 2012, tom spe-
cjalny, Oblicza współczesnej psychologii. Pokłosie XXXIV Zjazdu Naukowego PTP, 
red. Z. Spendel, s. 47‒65.

28	 B. Józefik, B. Janusz, B. de Barbaro, Koncepcja dialogowego Ja w psychoterapii – zało-
żenia teoretyczne, „Psychiatria Polska” 2012, t. XLVI, nr 5, s. 860.

29	 P. Oleś, E. Brygoła, op. cit., s. 111.
30	 Ibidem, s. 111.
31	 Zob. M. Puchalska-Wasyl, Nasze wewnętrzne dialogi. O dialogowości jako sposobie 

funkcjonowania człowieka, Toruń 2016.
32	 P. Oleś, E. Brygoła, op. cit., s. 111. 



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

16 Luiza Rzymowska

dialogów wewnętrznych, takie jak klaryfikacja czy precyzowanie myśli albo 
gromadzenie argumentów, są niezmiernie ważne dla mówców.

Wprowadzanie psychologicznego pojęcia dialogowości w kontekst reto-
ryki antycznej nie jest bynajmniej anachronizmem. Podobnie Jerzy Ziomek 
w ubiegłym wieku w Retoryce opisowej nazwał dział retoryki grecko-rzym-
skiej katalogujący figury myśli „teorią komunikacji”: „tak wówczas wpraw-
dzie nie nazywanej – pisał – ale doskonale przeczuwanej”33. Biorąc pod uwagę 
ten przykład, śmiało możemy badać, czy starożytni teoretycy artis rhetoricae 
z kręgu cywilizacji śródziemnomorskiej odnoszą się w swoich tekstach do za-
gadnienia dialogowości jako cechy umysłu niezbędnej nie tylko uczestnikowi 
rozmowy lub dyskusji, posługującemu się dialektyką, lecz także temu, kto 
przemawia do audytorium, posługując się sztuką przekonywania. Z uwagi 
na to, że spośród wszystkich teoretyków retoryki właśnie Cyceron najchętniej 
analizuje predyspozycje mówców do kariery oratorskiej i że najwnikliwiej 
czyni to w dialogu De oratore, wybrałam do analizy fragmenty tego utworu.

2. Dialogowość mówcy w świetle dyskusji  
w traktacie De oratore – różne ujęcia 

W prologu do księgi II dzieła Cyceron tłumaczy swemu bratu:

Albowiem wszystkie niemal inne nauki same sobie wystarczają, dobra zaś 
wymowa, to znaczy mówienie mądrze, biegle i kunsztownie, nie ma swego 
oznaczonego zakresu, w którego ścisłych granicach by się mieściło. O wszyst-
kim, co tylko może podlegać dyskusji między ludźmi, ten, kto przyznaje, 
że może o tym mówić, powinien mówić dobrze, w przeciwnym razie nie po-
winien uważać się za mówcę34.

Dobrą mowę dookreśla zatem łańcuch przysłówków: scienter et perite 
et ornate. Zakres takiego mówienia autor rozszerza jednak na wszystko, co 
podlega dyskusji we wspólnocie ludzkiej – każda przemowa odnosi się zatem 
do rzeczywistości, na którą ludzie mają wiele różnych poglądów. W księdze 
III znów powraca ten wątek w twierdzeniu Krassusa: „Do mówcy bowiem 
należy wszystko, co tylko należy do życia ludzkiego, ponieważ właśnie z tym 
ma do czynienia i stąd czerpie materię do swej pracy. To wszystko zatem 
powinien badać, o tym słuchać, czytać, rozprawiać, zajmować się tym i o to 
spierać”35. Metodą poznania życia jest zatem dialog – z drugim człowiekiem 
i ze wspólnotą ludzi oraz z tekstami i zawartym w nich dziedzictwem kul-
tury, której nośniki są przejmowane wraz z kształceniem. Należy więc wy-
33	 J. Ziomek, Retoryka opisowa, Wrocław 2000, s. 224.
34	 M.T. Cyceron, op. cit., II 5.
35	 Ibidem, III 54.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

17Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

wnioskować, że postawione doskonałemu mówcy wymaganie „rozległej 
wiedzy ogólnej” prócz znajomości teorii wymowy jest zasadniczo powiązane 
z uczestnictwem w dialogu rozumianym szerzej. 

Jurij Lotman pisał, że „w retoryce (jak, z drugiej strony, w logice) odbija 
się uniwersalna zasada zarówno świadomości indywidualnej, jak i świado-
mości kolektywnej (kultury)”36. Założyłam, że w De oratore można uchwycić 
świadomość Cycerona, teoretyka retoryki, jakie znaczenie w praktyce ora-
torskiej ma dialogowość mówcy – poniżej przedstawię analizę wybranych 
fragmentów traktatu jako egzemplifikację tej tezy. W prologu do księgi I Ar-
pinata ogranicza zakres teorii w swoim dziele do dwóch (z trzech) rodzajów 
retorycznych: sądowego i doradczego, dlatego wskazówki uczestników dia-
logu dotyczą tylko tych dwóch.

a) Dialogowa metoda ćwiczeń retorycznych

Znaczące jest, że uczestnicy skonstruowanego przez Arpinatę dialogu nie 
tylko kreślą ideał mówcy – oni czekają na osobę, która odwzoruje go jeszcze 
lepiej niż Krassus. W rozmowie w księdze I Antoniusz opisuje nadejście tego 
mesjasza retoryki rzymskiej, spodziewając się kogoś, kto przewyższy ich za-
pałem, zasobami czasu wolnego, a także stopniem rozwinięcia umiejętności 
uczenia się i gorliwością w nauce wymowy. W epilogu De oratore pojawia się 
sugestia, że będzie nim Hortenzjusz, bardzo młody zięć Katulusa37.

W tym kontekście należy przeanalizować odpowiedź Krassusa Sulpi-
cjuszowi. Na prośbę tego ucznia orator, po omówieniu znaczenia talentu 
i wiedzy o retoryce dla rozwoju idealnego mówcy, wyjaśnia swój stosunek 
do ćwiczeń w sztuce (exercitatio). Zaleca je tym, „którzy zaczynają naukę 
i którzy tego, co trzeba robić na forum jakby na polu walki, mogą już teraz 
uczyć się niby w zabawie i dobrze poznawać”38. Chwali więc młodych adep-
tów retoryki za to, że „po obmyśleniu sprawy podobnej do tych spraw, które 
przedkłada się sądowi”39, próbują przemawiać jak na prawdziwej rozprawie, 
wchodząc w rolę mówcy przed wyimaginowanym audytorium. Zarazem jed-
nak – co znamienne – mistrz krytykuje jałowość takiego ćwiczenia, jeżeli jest 
ono redukowane do treningu actio: „A przecież większość przy tym ćwiczy 
tylko głos (i to jeszcze nieumiejętnie) oraz swą tężyznę, jak też pobudza ję-
zyk do szybkiego ruchu i rozkoszuje się mnogością słów. Mylą się w tym, co 
36	 J.M. Lotman, Retoryka, przeł. J. Faryno, [w:] O Retoryce. Wybrane zagadnienia z teo-

rii literatury, wybór J.Z. Lichański, Warszawa 1995, s. 87.
37	 W czasach młodości Cycerona Kwintus Hortenzjusz Hortulus był najwybitniejszym 

mówcą rzymskim.
38	 M.T. Cyceron, op. cit., I 147.
39	 Ibidem, I 149.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

18 Luiza Rzymowska

usłyszeli, że ludzie zazwyczaj nabywają zdolność mówienia mówiąc”40. Choć 
więc Krassus docenia wagę takich ćwiczeń dla nabrania wprawy w impro-
wizowaniu mów, to jednak według niego „bardziej użyteczne jest danie so-
bie czasu na przemyślenie, a następnie mówienie w sposób lepiej i staranniej 
przygotowany”41. 

Co to znaczy starannie przygotować mowę? Mistrz wtajemnicza uczniów: 
„Najważniejsze zaś jest to, co, prawdę mówiąc, robimy najrzadziej (wymaga 
to bowiem wielkiego wysiłku, którego zazwyczaj unikamy), mianowicie: 
pisać jak najwięcej. Rylec, właśnie rylec jest najlepszym i najwspanialszym 
twórcą i nauczycielem sztuki wymowy. I słusznie!”42 Krassus ustala pewną 
– nieoczywistą – hierarchię umiejętności przygotowania się do wystąpie-
nia przed słuchaczami: najniżej stoi zdolność improwizowania mowy; wy-
żej – „przemyślana argumentacja i dokładne rozważanie sprawy”43, najwyżej 
– napisanie tekstu mowy „sprawnie i starannie”44. Jego zdaniem bowiem po-
szukiwanie i rozważanie argumentów muszą dać efekt nawet u tych mów-
ców, którzy nie znają teorii argumentacji, ale są utalentowani lub cieszą się 
wrodzoną mądrością, z kolei pisanie ręczne tekstu niezawodnie ułatwia pra-
widłowe ukształtowanie zdań, jasnych w odbiorze, i dodatkowo rytmizuje tę 
przemyślaną wypowiedź45. Czynność pisania daje zatem czas mówcy na dia-
log wewnętrzny, w wyniku którego mówca może wyobrazić sobie odbiór 
zdania i ulepszyć je, pojaśniając.

Orator wspomina też, w jaki sposób sam ćwiczył retorykę „w ramach co-
dziennych studiów”46 i pokazuje konieczność przejścia od tych samotnych 
ćwiczeń do konfrontacji z audytorium w dowolnym miejscu:

Następnie należy wyprowadzić mowę z tego domowego ćwiczenia i cienia 
w sam środek zbiegowiska, w kurzawę, w zgiełk, do obozu i na pole walki 
na forum, trzeba poddać się osądowi wszystkich i wypróbować siły swego 
umysłu, a to, co się dotychczas przygotowywało w murach własnego domu, 
należy wyciągnąć na widok publiczny47.

Powyższa myśl odsłania doświadczenie autora, który wie, że tekst przy-
szykowany w samotności zaistnieje inaczej, gdy będzie wygłaszany do kon-
kretnych osób, w okolicznościach niewykluczających dialogu z nimi. To 

40	 Ibidem.
41	 Ibidem, I 150.
42	 Ibidem.
43	 Ibidem.
44	 Ibidem.
45	 Ibidem, I 151.
46	 Ibidem, I 154.
47	 Ibidem, I 157.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

19Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

przejście od wyobrażonego do rzeczywistego spotkania ze słuchaczami za-
wsze wzbudza w mówcy i pozytywne, i negatywne emocje, a „poddanie się 
osądowi wszystkich” może mu przynieść i dumę, i wstyd. Cyceron jednak, 
mówiąc poprzez Krassusa, umacnia wiarę młodych oratorów w ich zarad-
ność: mówca musi polegać na swoim intelekcie. 

Natomiast Antoniusz, pokazując w księdze II, w jaki sposób on sam 
przygotowuje się do wystąpienia jako adwokat, szczególnie docenia me-
todę symulowania dialogów. Opisawszy swoją praktykę spotkań z klientem 
(przedstawienie mu argumentów strony przeciwnej i poznanie jego kontrar-
gumentów), mówi: 

A gdy klient już odejdzie, w zupełnym spokoju sam jeden odgrywam role 
trzech osób: własną, przeciwnika w procesie oraz sędziego. Gdy jakiś punkt 
jest taki, że może raczej pomóc niż zaszkodzić, uznaję, że należy go przedsta-
wić. To zaś, co ocenię jako bardziej szkodliwe niż dobre, zupełnie pomijam 
i odrzucam. W ten sposób osiągam to, że kiedy indziej obmyślam, co mam 
powiedzieć, a kiedy indziej przemawiam, podczas gdy większość, ufna w swój 
talent, obydwie te rzeczy robi jednocześnie. Lecz z pewnością również oni 
przemawialiby nieco lepiej, gdyby uznali, że inny moment powinni sobie wy-
znaczyć na myślenie, inny na mówienie48.

Jest to więc zachęta dla początkujących oratorów do wewnętrznej ak-
tywności dialogowej, do wysiłku umysłowego i do pracy z wyobraźnią. 
W księdze II powraca temat ćwiczeń wymagających od mówcy wchodzenia 
w dialog z ludźmi, jak też umiejętności samotnej pracy, w dialogu z tekstami 
i ze swoimi myślami. Wówczas Antoniusz uwypukla konieczność rozwoju 
intelektualnego mówcy: „Potrzeba mi kogoś z dobrze wyrobionym umysłem, 
jak pole przeorane nie raz, lecz po raz drugi i trzeci, żeby mogło wydać tym 
lepsze i większe plony. Wyrabia się go zaś przez praktykę, słuchanie, czytanie 
i ćwiczenia pisarskie”49.

b) Gotowość do prowadzenia dialogu w sądzie

Konieczność zdobycia wiedzy ogólnej przez oratora została wielokrotnie 
podkreślona w dialogu Cycerona. W księdze II Antoniusz deklaruje takie 
oczekiwania wobec mówcy sądowego: powinien on poznać całość spraw do-
tyczących codziennego życia w państwie, czyli „opanować wszystko to, co 
tylko ma związek z pożytkiem obywateli, ludzkim obyczajem, co należy do 
zwykłego życia, sposobu rządzenia państwem, tego społeczeństwa obywatel-
skiego, wspólnej wszystkim ludziom zdolności postrzegania, do natury, do 
48	 Ibidem, II 102‒103.
49	 Ibidem, II 131.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

20 Luiza Rzymowska

zwyczajów”50, i być gotowym nie tylko do przemawiania, lecz także do udzie-
lania odpowiedzi na pytania: 

Jeśli nawet nie wymagam, by odpowiadał na dotyczące tych zagadnień py-
tania osobno, jak filozofowie, to przynajmniej, by potrafił mądrze wpleść je 
w proces. O tych zagadnieniach powinien mówić tak, jak mówili ci, którzy 
niegdyś ustanowili prawa, ustawy, państwa, czyli prosto i jasno, bez szeregu 
rozlicznych rozważań i bez próżnych popisów słownych51.

Według uczestników dialogu bowiem mowa ma być monologiem nie-
zamkniętym w próżni komunikacyjnej, lecz wygłoszonym w specyficznych 
warunkach spotkania z odbiorcami, którzy mimo przysługującego mówcy 
pierwszeństwa w wypowiedzi, mogą reagować słownie i pozasłownie 
na każde usłyszane zdanie. Zachodzi to przede wszystkim w sądzie, gdzie 
tekst przyszykowany przez oratora jest częścią większego scenariusza i gdzie 
często rozgrywają się żywe sceny. 

W księdze II traktatu Cyceron powierza obszerny wykład o roli żartów 
w retoryce (rozdziały 235‒290) Cezarowi Strabonowi – mówcy słynącemu 
ze swego dowcipu – by pokazać, w jaki sposób orator, celowo lub mimo-
wolnie rozbawiwszy publiczność, wchodzi z nią w dialog. Reakcją może być 
bowiem nie tylko śmiech, lecz mogą to być także komentarze sędziego czy 
adwokatów. Sam jednak śmiech audytorium, umiejętnie wywołany przez 
oskarżyciela lub obrońcę, może mieć wpływ na przebieg rozprawy, jak w tej 
przytoczonej przez Strabona anegdocie o tym, jak dowcipnie Krassus zbił 
z tropu świadka:

Z tego, co powiedział obecny tu Krassus, nie ma nic bardziej dowcipnego 
niż to, co odparł, gdy świadek Silus zaszkodził Pizonowi, twierdząc, że sły-
szał o czymś, co świadczy przeciw niemu: „Być może, Silusie, ten, od którego, 
jak mówisz, coś słyszałeś, mówił to w gniewie”. Gdy Silus potwierdził, dodał: 
„Być może też dobrze go nie zrozumiałeś”. To także potwierdził wyraźnym 
skinieniem głowy, żeby przypodobać się Krassusowi. „Mogło się również tak 
zdarzyć – odrzekł Krassus – że w ogóle nigdy nie słyszałeś tego, co twierdzisz, 
że usłyszałeś”. Tak oto niepodziewanie doszło do tego, że zeznanie świadka 
obalił śmiech wszystkich wokół52.

50	 Ibidem, II 68.
51	 Ibidem.
52	 Ibidem, II 285.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

21Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

c) Umiejętność prowadzenia dialogu z tłumem 

Potrzeba dialogu oratora ze słuchaczami ożywa również na zgromadze-
niu ludowym, które jawi się Antoniuszowi, jak opisuje: „jako największa, 
że tak powiem, scena mówcy”53. Według tego rozmówcy wówczas, dzięki sile 
tkwiącej w tłumie, „dzieje się tak, że zupełnie naturalnie przechodzimy do 
bardziej kunsztownego sposobu mówienia”54. Dodaje jednak: „A skoro jest 
wiele różnych sposobów utraty przychylności ludu, należy unikać jego wro-
gich okrzyków”55. W tym miejscu Cyceron umieszcza nie tylko wyjaśnienie, 
czym można spowodować takie zachowanie wielkiego audytorium (będące 
zalążkiem tzw. psychologii tłumu), lecz również instruuje mówców, jak sobie 
z tym radzić. 

Antoniusz najpierw wymienia cztery przyczyny negatywnej reakcji 
tłumu (wśród nich jedna wskazuje na problem w komunikacji). Mogą to być: 
1) „jakiś błąd w mowie”, czyli użycie niestosownych słów przez mówcę: „jeśli 
mianowicie można odnieść wrażenie, że powiedziało się coś zbyt ostro, za-
rozumiale, brzydko, brudno” oraz „jeśli coś świadczy o wadzie charakteru” 
– charakteru mówcy; 2) „uraza ludzi lub ich niechęć (albo zasłużona, albo 
będąca wynikiem posądzenia i pogłoski)”; 3) „sama sprawa, jeśli nie znajduje 
uznania”; 4) okoliczność, w której „tłumem już wcześniej zawładnęła jakaś 
inna żądza lub strach”56. Następnie uczestnik dyskusji wymienia cztery me-
dicinae, lekarstwa na te sytuacje. Są to: 1) „skarcenie, o ile mamy autorytet”; 
2) „napomnienie, będące jakby łagodniejszym skarceniem”; 3) „obietnica, 
że jeśli go wysłuchają, pochwalą jego zdanie”; 4) „prośba, co jest zabiegiem 
niepewnym, lecz niekiedy użytecznym”57. Aby zastosować te środki zaradcze, 
mówca musi mieć zdolność przejścia z trybu komunikacji monologowego 
na dialogowy. Orator dodaje jeszcze jedną, cenną poradę: „Nigdzie indziej 
bardziej nie przydadzą się żarty, powiedzenie czegoś szybko i zwięźle, jednak 
nie bez godności i dowcipu. Nic bowiem nie jest tak łatwe, jak odciąganie 
tłumu od smutnych myśli, a też od uczucia goryczy, powiedzeniem czegoś 
pożytecznego zwięźle, trafnie i wesoło”58.

Jak widać, skarcić wielką publiczność może wyłącznie orator, który cieszy 
się autorytetem wśród słuchaczy. Przemawianie polityków spełnia się w ro-
dzaju retorycznym doradczym; wcześniej w rozmowie Antoniusz tłumaczy, 
jakie kwalifikacje musi mieć osoba doradzająca słuchaczom „w sprawach 
53	 Ibidem, II 338.
54	 Ibidem.
55	 Ibidem, II 339.
56	 Ibidem.
57	 Ibidem.
58	 Ibidem, II 340.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

22 Luiza Rzymowska

największej wagi”59: „Trzeba być mędrcem, zarazem człowiekiem pełnym 
godności i znakomitym mówcą, by mieć zdolność przewidywania dzięki 
umysłowi, aprobowania dzięki powadze i przekonywania dzięki wymo-
wie”60. Zebrane tutaj określenia układają się parzyście w triadę: lógos, éthos, 
páthos. Mówca doradzający obywatelom musi po pierwsze spełniać warunek 
ponadprzeciętnej inteligencji (w zwrocie mente providere pojawia się rze-
czownik mens, ‘myśl, umysł, rozum’), po drugie mieć odpowiednie kwalifika-
cje moralne, po trzecie umiejętność perswazji, co wiąże się z oddziaływaniem 
emocjonalnym na słuchaczy. Zdolność dialogowania z audytorium i wsparta 
doświadczeniem mądrość (sapientia) stykają się tutaj ze sobą. Warto przy 
tym zaznaczyć, że w świetle współczesnych badań psychologicznych „funk-
cjonowanie mentalne wykorzystujące dialogowość zapewnia większą traf-
ność sądów i przewidywań, stąd też bliskie jest mądrości61.

Podsumowanie

Dzieła Cycerona, podkreśla Stabryła, „odznaczają się nie tylko abso-
lutnym mistrzostwem stylistycznym i językowym, są także nieprzebranym 
skarbcem myśli i idei, z których wiele wywarło trwały wpływ na kulturę eu-
ropejską”62. Istotnie, niezrównany pisarz doskonale cieniuje styl dialogu De 
oratore, przydając mu żywości, ciepła i blasku, dzięki czemu potrafi reali-
stycznie uchwycić typowe dla rozmowy miłośników i znawców jakiejś sztuki 
ożywienie, zaciekawienie, zaangażowanie (w materii literatury jest to efekt 
podobny do tego, który w materii malarstwa osiągnął Rembrandt). Postaci 
stworzone przez Arpinatę czerpią przyjemność z dyskutowania z elegancją 
i wdziękiem, imponują siłą intelektu, kulturą zachowania i kulturą słowa. 
Autor ukształtował intrygującą grupę bohaterów, tchnął życie w ich dialog 
i posługując się tym konstruktem literackim, stworzył sugestywny wzo-
rzec mówcy, któremu możemy przypisać rozwiniętą dialogowość. Cyceron 
bowiem, za pośrednictwem uczestników dysputy o mówcy doskonałym, 
o ideale oratora, zachęcił młodych adeptów sztuki retoryki do wewnętrznej 
aktywności dialogowej, pokazał, jak ważna jest gotowość mówcy sądowego 
do dialogu z publicznością, oraz wyeksponował znaczenie umiejętności dia-
logu z tłumem u mówcy politycznego. 

Witold P. Glinkowski, pisząc o XX-wiecznej filozofii dialogu, zauważa 
za Markiem Szulakiewiczem, że „dialogika wzywa do uwzględnienia źródło-
wego, interpersonalnego wymiaru myślenia i mowy, przy czym istotna jest 
59	 Ibidem, II 333.
60	 Ibidem.
61	 P. Oleś, E. Brygoła, op. cit., s. 118.
62	 S. Stabryła, op. cit., s. 343. 



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

23Dialogowość jako uzdolnienie idealnego mówcy…

tu nie tyle forma dialogu, ile wzajemna obecność jego uczestników”63. Rozu-
mienie sztuki retoryki proponowane przez twórcę traktatu De oratore, mówcę 
i filozofa, wnika głęboko w problematykę współobecności uczestników zda-
rzenia retorycznego. Cyceron, świadomy jej wagi, nie zapomina i o tym rysie 
doskonałego oratora: ma on być uzdolniony zarówno do prowadzenia mo-
nologu, jak i dialogu w spotkaniu z audytorium obecnym w danym miejscu 
i czasie, słuchającym i reagującym na słowo. Do tego przygotowują mówcę 
ćwiczenia w wyobrażaniu sobie, co myśli, czego pragnie i co czuje słuchacz, 
oraz co mógłby powiedzieć na dany temat w kontakcie bezpośrednim. 

Warto dostrzec tutaj jeszcze rzecz oczywistą: dialogowość mówcy, czyli 
jego uzdolnienie do dialogu ze słuchaczem, w ujęciu psycholingwistycznym 
jest najściślej związana z komunikacyjną funkcją języka. Ta zaś wywodzi 
się z właściwego wyłącznie człowiekowi mechanizmu teorii umysłu, czyli 
umiejętności „wnioskowania z zachowania innych ludzi na temat ich stanów 
umysłowych”64. Funkcja komunikacyjna jest realizowana przez kompeten-
cję komunikacyjną. Ida Kurcz objaśnia, iż każdego człowieka charakteryzuje 
wiedza językowa, „która obejmuje i kompetencję ściśle językową, i kompe-
tencję komunikacyjną”65, czyli pragmatyczną. Obie są uwarunkowane czysto 
biologicznie, lecz każda z nich „dla pełnego rozwoju wymaga oddziaływań ze 
strony środowiska społeczno-kulturowego”66. To znaczy, że orator – w wie-
lorakim doświadczeniu przemawiania opisywanym przez Arpinatę – rozwija 
swoje uzdolnienie do dialogu jako część kompetencji komunikacyjnej, która 
ewoluuje w kontekstach społecznych, prowadząc z kolei do rozwoju wiedzy 
metapragmatycznej, obok wiedzy metajęzykowej67. 

Bibliografia

Awianowicz Bartosz, Wprowadzenie, [w:] Marek Tulliusz Cyceron, O mówcy, przekład, 
wstęp i komentarz Bartosz Awianowicz, Kęty 2010 (seria dwujęzyczna „Ad Fontes” 
XIX), s. 5‒41.

Carrilho Manuel Maria, Korzenie retoryki: starożytność grecka i rzymska, [w:] Michel 
Meyer, Manuel Maria Carrilho, Benoît Timmermans, Historia retoryki od Greków 
do dziś, pod red. Michela Meyera, przeł. Zuzanna Baran, Warszawa 2010, s. 16‒80.

63	 W.P. Glinkowski, Człowiek w dialogu, Łódź 2020 (seria „Filozofia na tropie czło-
wieka”), s. 9.

64	 I. Kurcz, Psychologia języka i komunikacji, wyd. nowe, Warszawa 2005 (seria „Wy-
kłady z Psychologii”, pod red. Jerzego Brzezińskiego, t. 2), s. 36.

65	 Ibidem, s. 37.
66	 Ibidem. 
67	 Ibidem, s. 35.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

24 Luiza Rzymowska

Cyceron Marek Tulliusz, O mówcy, przekład, wstęp i komentarz Bartosz Awianowicz, 
Kęty 2010 (seria dwujęzyczna „Ad Fontes” XIX).

Glinkowski Witold P., Człowiek w dialogu, Łódź 2020 (seria „Filozofia na tropie czło-
wieka”).

Hermans Hubert J.M., Harry J.G. Kempen, The dialogical self: Meaning as movement, San 
Diego 1993.

Józefik Barbara, Bernadetta Janusz, Bogdan de Barbaro, Koncepcja dialogowego Ja 
w psychoterapii – założenia teoretyczne, „Psychiatria Polska” 2012, t. XLVI, 
nr  5, s.  857‒865, [in:] https://www.psychiatriapolska.pl/pdf-154503-79054?file-
name=79054.pdf (dostęp 29 XI 2025).

Kozieł Joanna E., Czy De oratore Cycerona może być nazwany dialogiem Platońskim?, 
„Roczniki Humanistyczne” 2010‒2011, t. LVIII‒LIX, z. 3, s. 55‒69.

Kurcz Ida, Psychologia języka i komunikacji, wyd. nowe, Warszawa 2005 (seria „Wykłady 
z Psychologii”, pod red. Jerzego Brzezińskiego, t. 2).

Lichański Jakub Z., Retoryka. Historia – teoria – praktyka, t. 1, Historia i teoria retoryki, 
Warszawa 2007.

Lotman Jurij M., Retoryka, przeł. Jerzy Faryno, [w:] O Retoryce. Wybrane zagadnienia 
z teorii literatury, wybór Jakub Z. Lichański, Warszawa 1995, s. 70‒95.

Marková Ivana, „On the inner alter” in dialogue, „International Journal for Dialogical 
Science” 2006, vol. 1, nr 1, s. 125‒147,

[in:] https://ijds.lemoyne.edu/journal/1_1/ijds.1.1.125.markova.pdf (dostęp 9 II 2025).
Okopień-Sławińska Aleksandra, Intertekstualność, dialogowość i przytoczeniowa budowa 

utworu literackiego, „Teksty Drugie” 2020, nr 5, s. 37‒52. 
Oleś Piotr, Elwira Brygoła, Świadomość dialogowa – implikacje dla zdrowia, [w:] Psy-

chologia zdrowia: konteksty i pogranicza, red. Małgorzata Górnik-Durose i Joanna 
Mateusiak, Katowice 2011, s. 109‒121.

Oleś Piotr K., Dialogowe funkcje Ja – implikacje dla zdrowia, „Chowanna” 2012, tom 
specjalny, Oblicza współczesnej psychologii. Pokłosie XXXIV Zjazdu Naukowego 
PTP, red. Z. Spendel, s. 47‒65, [in:] https://sbc.org.pl/Content/364017/psycholo-
gia_zdrowia-konteksty.pdf (dostęp 5 V 2025).

Puchalska-Wasyl Małgorzata, Nasze wewnętrzne dialogi. O dialogowości jako sposobie 
funkcjonowania człowieka, Toruń 2016.

Stabryła Stanisław, Historia literatury starożytnej Grecji i Rzymu. Zarys, Wrocław 2002.
Szlezák Thomas A., Czytanie Platona, przeł. Piotr Domański, Warszawa 1997.
Ziomek Jerzy, Retoryka opisowa, Wrocław 2000.
Zittoun Tina, Alex Gillespie, In memoriam Ivana Marková (1938‒2024), „Culture & 

Psychology” 2025, vol. 0 (0), s. 1‒4, [in:] https://eprints.lse.ac.uk/127234/1/zitto-
un-gillespie-2025-in-memoriam-ivana-markova-_1938-2024_.pdf (dostęp 29 XI 
2025).

Żyłko Bogusław, Michaił Bachtin. W kręgu filozofii języka i literatury, Gdańsk 1994.


