
A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

149La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-0069-6493

La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

The Bible, an open book for the humanist

Agnieszka Dolecka
Uniwersytet Jana Kochanowskiego w Kielcach

Parole chiave
Bibbia, assiologia, uomo, dialogo, ermeneutica, humanitas, lettura

Keywords
The Bible, axiology, man, dialogue, hermeneutics, humanitas, reading

Abstract
La Bibbia, libro sacro per l’ebraismo e il cristianesimo, scritto nel corso dei 

secoli da molti autori, è innanzitutto un trattato metafisico sulla condizione 
umana, la sua natura, le sue esperienze, la sua moralità, le sue scelte, la sua storia 
e la sua cultura. L’articolo rappresenta un tentativo di visione olistica dell’antro-
pologia biblica da una prospettiva ermeneutico-assiologica.

Abstract
The Bible, the holy book of Judaism and Christianity, written over centuries 

by many authors, is primarily a metaphysical treatise on the human condition, 
human nature, experiences, morality, choices, history and culture. This article is 
an attempt at a holistic view of biblical anthropology from a hermeneutic-axio-
logical perspective.

Quali fattori influenzano la lettura umanistica della Bibbia? Per rispon-
dere a questa domanda, occorre partire da un’affermazione ovvia. Nessuno 
legge o studia un testo scritto casualmente, senza un motivo specifico e senza 
uno scopo prefissato. Al contrario, ogni persona che legge un libro, una lettera 
o qualsiasi altro tipo di testo è guidata da un intento prestabilito. Leggo una 
lettera della persona amata per sapere come esprime i suoi sentimenti nei miei 

DOI: 10.25951/14298



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

150 Agnieszka Dolecka

confronti. Gli studenti leggono un libro di geografia per acquisire, ad esempio, 
conoscenze sul clima in Giappone. La lettura richiede al lettore un intento 
specifico o un certo grado di interesse, si può dire: “Lui legge per…”. Nel caso 
dei testi provenienti dai tempi antichi, entra in gioco un altro fattore. I libri, gli 
scritti o le lettere antichi possono essere letti per motivi diversi dal semplice 
desiderio di sapere “come è fissata la forchetta al manico”. L’uomo contempora-
neo, infatti, di solito sa più delle persone dei secoli passati. Perché allora legge 
i testi antichi? Innanzitutto per interesse storico, per scoprire come vivevano 
le persone nei tempi antichi, come pensavano, quali motivazioni guidavano le 
loro scelte. Leggendo testi contemporanei ci si può già orientare con diverse 
istruzioni “per…”. Questo “per…” può essere ancora più diversificato nel caso 
di testi dei secoli passati. La lettura di libri antichi non sarebbe probabilmente 
così difficile se tutti contenessero istruzioni su come leggerli. In molti casi non 
ci sono problemi anche sotto questo aspetto. Un manuale di filosofia serve 
infatti ad approfondire le idee che descrivono nella “luce naturale della ra-
gione” la realtà del mondo “qui e ora”. Una lettera d’amore esprime sentimenti 
e nessuno la usa per imparare le regole grammaticali. Ma cosa succede con 
i testi che non contengono istruzioni dirette o indicazioni sul modo corretto 
di usarli? Come si devono leggere tali testi affinché il loro scopo interno sia re-
alizzato? Torniamo quindi alla questione del titolo: la ricezione dei testi biblici 
da parte dell’umanista.

Ermeneutica biblica. Nella lettura umanistica della Bibbia, fondamentale 
risulta essere il principio di Martin Lutero: “Sacra Scriptura sui ipsius inter-
pres”1 (“La Sacra Scrittura si interpreta da sé”). Per comprendere un brano più 
difficile del testo biblico non è quindi necessaria una tradizione esterna o l’au-
torità della Chiesa, poiché altri brani più chiari del Libro dei Libri, tenendo 
conto dell’autonomia del testo specifico, contengono in sé tutte le chiavi neces-
sarie alla sua comprensione. È proprio la Bibbia stessa che offre agli interessati 
la chiave necessaria per aprire le porte alla corretta interpretazione2. L’umani-
sta, utilizzando il principio “perché…”, può essere sicuro di trovare la risposta 
nella Bibbia stessa. In altre parole, la Bibbia persegue un obiettivo specifico, 
che diventa chiaro a chiunque lo cerchi con perseveranza. È necessario com-
prendere il significato letterale per arrivare ai livelli più profondi dei testi creati 
1	 J. Dekker, Sacra Scriptura Sui Ipsius Interpres. Reinterpretation in the Book of Isaiah, 

[in:] Sola Scriptura. Biblical and Theological Perspectives on Scripture, Authority, and 
Hermeneutics, pubbl. H. Burger, A. Huijgen, E. Peel, Leiden / Boston 2018, pp. 195ff.

2	 Erasmo da Rotterdam (1469‒1536) elaborò la prima edizione moderna greca del 
Nuovo Testamento (Novum Instrumentum omne, 1516), che rese possibile la critica 
scientifica del testo biblico. Considerava Gesù di Nazareth un modello di compas-
sione e tolleranza, mettendo da parte gli aspetti soprannaturali per cogliere i valori 
universali e ripristinare l’etica umanistica originaria, indipendente dai dogmi eccle-
siastici.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

151La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

oltre settecento anni fa, tenendo sempre presente un fatto importante, ovvero 
che la tradizione orale, tramandata con cura di generazione in generazione, ha 
preceduto la tradizione scritta. L’uso individuale della lingua ha dato origine 
a determinate caratteristiche permanenti, causate dalla frequente ripetizione 
o dalla predilezione per alcune forme di espressione, che hanno portato alla 
creazione di uno stile caratteristico, un sistema di comunicazione duraturo 
con i destinatari. L’ermeneutica biblica non può quindi limitarsi all’analisi del 
sistema grammaticale, ma deve dare ampio spazio alla visione stilistica. Anche 
il metodo fenomenologico si rivela utile per spiegare il significato dei sistemi 
linguistici all’interno delle comunità bibliche.

L’interpretazione ermeneutica dei libri biblici è facilitata dal classico  
Organon-Modell di Karl L. Bühler. Il linguaggio, strumento di comunicazione 
interpersonale, è definito da tre funzioni fondamentali: rappresentativa (descri-
zione della realtà), espressiva (espressione dell’atteggiamento, delle emozioni 
di chi comunica), impressionante (appello rivolto al destinatario; incitamento 
all’azione, al cambiamento di opinione)3. Gli autori biblici, nel riferire eventi, 
fatti reali, cose, preferiscono la terza persona del modo indicativo. La funzione 
oggettiva, caratteristica della storiografia e della didattica biblica, riguarda 
quindi il mondo esterno. Per esprimere emozioni individuali, partecipazione 
agli eventi, i narratori utilizzano la prima persona. Abbiamo quindi a che fare 
con una funzione soggettiva, propria della lirica, delle confessioni o delle re-
miniscenze personali. Quando ci si rivolge al destinatario, provocando la sua 
reazione, la persuasione, appare la funzione intersoggettiva, propria dell’arte 
retorica. Le funzioni citate creano un’unità organica4, conferiscono al messag-
gio biblico ricchezza di significati e allo stesso tempo elementare semplicità.

Letteralmente, storicamente e per ispirazione. Chiunque tratti il ser-
pente del Libro della Genesi (3, 1‒5)5 “letteralmente”, lo tratterà “storicamente” 
nel senso di “evento reale”. “Trattare letteralmente” in questo contesto significa 
riferirsi alle cose come dovevano essere. E queste, secondo questo ragiona-
mento, devono essere “storiche” (nel senso di evento reale), perché alla fine 
sono “ispirate”. È facile risolvere tutto questo groviglio di malintesi se si fa una 
chiara distinzione. “Letterale” non significa lo stesso di “storico” (nel senso 
di circostanze reali), e “ispirato” non significa affatto comprensione letterale 
o esistenza di un fatto. Tutto ciò che leggiamo nella Bibbia deve essere letto in 
3	 K. Bühler, Sprachteorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache, Stuttgart 1965, 

pp. 28‒33.
4	 Questo stato di cose è ben rappresentato dal termine psicologico “gestalticità” (dal 

tedesco Gestalt: “forma”, “figura”, “configurazione”), ovvero un insieme organizzato 
che non può essere ridotto adeguatamente né alla somma delle parti, né all’associ-
azione di parallelismi.

5	 Citazioni e abbreviazioni bibliche tratte da: La Bibbia di Gerusalemme, [in:] https://
www.asci-trento-fzappaterra.it/ASCI/rel/bibbia.pdf (accesso: 25 IX 2025).



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

152 Agnieszka Dolecka

accordo con la natura del brano in questione. Non si deve fin dall’inizio inse-
rirlo negli schemi di “letterale” o “evento reale”. È necessario distinguere tra 
l’essenza del fatto storico, il tipo di circostanza e la forma letteraria6.

Chiunque affermi che qualcosa è realmente accaduto perché è riportato 
nella Bibbia, la legge in modo errato o distorce forzatamente una serie di 
eventi per farli sembrare storicamente corretti, ovvero, in sintesi, manipola  
il testo. Perché lo fa? L’unica ragione possibile è un’esegesi a priori, in cui il te-
sto biblico non è considerato completo finché tutto in esso non è storicamente 
coerente. Tuttavia, nel caso della Bibbia autentica, questo non sembra essere  
il caso. Non sarebbe meglio cambiare il modo in cui interpretiamo i testi bi-
blici, invece di cercare di manipolarli con la forza? Nel ragionamento razio-
nale, la convinzione che la Bibbia trasmetta diverse verità non significa affatto 
che tutto in essa debba essere considerato come verità oggettiva.

Nel Libro di Giosuè leggiamo che il suo protagonista gridò a Jahvè: »Sole, 
fèrmati in Gàbaon e tu, luna, sulla valle di Aialon« (Gios 10, 12). Il cronista 
riferisce che il sole si fermò e anche la luna rimase ferma (Gios 10, 13). Questo 
testo è stato a lungo utilizzato per confutare le affermazioni di Niccolò Coper-
nico. Nella Bibbia è scritto chiaramente che non è la Terra a ruotare attorno 
al Sole, come sosteneva l’astronomo polacco, ma il Sole a ruotare attorno alla 
Terra. L’interpretazione biblica si radicò profondamente nella coscienza delle 
persone. Nel XVII secolo, gli studiosi che condividevano le idee di Copernico 
furono accusati di eresia e destituiti dai loro incarichi. Nel 1615 l’Inquisizione 
condannò Galileo Galilei per aver diffuso la teoria di Copernico7. Giovanni 
Calvino, riferendosi al Salmo 93: »[…] rende saldo il mondo, non sarà mai 
scosso« (Sal 93, 1), contrappose l’autorità di Copernico all’\’autorità dello Spi-
rito Santo (sic!). Il testo del Libro di Giosuè vuole trasmetterci qualcosa di 
diametralmente diverso, il narratore usa qui la sua conoscenza del Sole e della 
Luna come immagine, sui generis messaggio iconografico. Dopotutto, non sa-
peva nulla delle successive scoperte di Copernico.

6	 Molti preziosi suggerimenti su questo argomento si trovano nella monografia più 
volte ristampata di E. Galbiati / A. Piazza, Pagine difficili della Bibbia. Antico Testa-
mento, Milano 1985. Il testo del libro è disponibile anche online.

7	 Il tribunale dell’Inquisizione giudicò Galileo per la pubblicazione del suo Dia-
logo sopra i due massimi sistemi del mondo, tosto che il Tolemaico, e il Copernicano 
(1632). Il dialogo è condotto da tre protagonisti: Salviati (sostenitore di Copernico), 
Simplicio (difensore di Tolomeo) e Sagredo (ascoltatore neutrale), il che permette  
di presentare le argomentazioni di entrambe le parti e, in conclusione, di difendere  
il sistema eliocentrico di Copernico rispetto al modello geocentrico di Tolomeo 
(Galileo Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo tolemaico e coperni-
cano, [in:] Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo tolemaico e copernicano/
Dedica – Wikisource; accesso: 25 IX 2025).



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

153La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

Non solo la Bibbia si riferisce a un tempo specifico, ma anche tutte le in-
terpretazioni umane sono soggette a limiti temporali. La difficoltà di com-
prendere i testi biblici non sta nel fatto che alcuni accettano semplicemente 
il testo biblico e altri vogliono interpretarlo. Si tratta piuttosto del fatto che 
alcune persone si aggrappano a tutti i costi alle interpretazioni del passato 
(interpretazioni quasi identificate con la Bibbia), mentre altre non vogliono 
farlo. Le interpretazioni che sembrano così familiari, quasi domestiche, ri-
marranno sempre interpretazioni del passato. Questo non è necessariamente 
un motivo per rifiutarle. Tuttavia, l’interpretazione “di ieri” potrebbe rivelarsi 
obsoleta. L’esempio tratto dal Libro di Giosuè lo conferma in modo eclatante. 
Per molto tempo molti lettori della Bibbia hanno creduto di comprenderla 
correttamente, supponendo che la Terra fosse immobile e che il Sole le gi-
rasse intorno. Solo gradualmente la loro interpretazione “ovvia” è stata messa 
in discussione e considerata un’interpretazione “di ieri”. Dietro questo tipo di 
lettura della Bibbia si nasconde (comunque comprensibile) il bisogno di cer-
tezza a tutti i costi. Questo tipo di obbligatorietà dà origine anche alla famosa 
espressione: “… dove siamo, se…”, comunemente usata nel caso di un’inter-
pretazione biblica che si discosta dalla norma accettata. “Dove ci troviamo…” 
significa: Sono preoccupato. Ma non solo, significa anche che la posizione 
“giusta” viene qui abbandonata. Questa affermazione errata presuppone, senza 
una riflessione più approfondita, che il proprio punto di vista (Giona è storico, 
il serpente ha parlato) sia necessariamente giusto.

La strategia antropologica dell’interpretazione dei libri biblici, interes-
sata alla lingua, all’etnia, alla cultura, al contesto di vita, alla tradizione, alla 
mentalità delle società, appartiene senza dubbio all’insieme dei metodi inter-
pretativi di carattere stricte umanistico. In una lettura così orientata, la Bib-
bia deve essere vista più come un’opera letteraria che come un testo canonico, 
come avviene nello studio di stampo confessionale. Il lettore del Libro dei Libri 
vi troverà molteplici aspetti della genologia letteraria: poema cosmologico, do-
cumento d’archivio, lettere, raccolte di sentenze e aforismi, trattato filosofico, 
cronaca di eventi, poema allegorico, canti e poesie, codice legale, parabole, 
apocalisse e, nel caso del Libro di Ruth, persino un romanzo. Con il cambia-
mento del modo di percepire la Bibbia, cambia anche lo scopo di questo tipo 
di studi. Non si tratta più di una lettura volta a riconoscere la sacralità e la 
natura soprannaturale del testo biblico, ma di una lettura orientata alla cono-
scenza, all’acquisizione di un sapere oggettivo. La Bibbia, intesa dagli antropo-
logi come una raccolta di parole di persone che vivevano in condizioni civili 
e culturali diverse da quelle attuali, richiede al lettore contemporaneo ulteriori 
spiegazioni.

A causa del suo carattere areligioso, la lettura antropologica della Bibbia ha 
iniziato a conoscere un dinamico sviluppo solo alla fine del Medioevo. La mo-



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

154 Agnieszka Dolecka

tivazione principale di questo tipo di esegesi laica era il riconoscimento della 
lettura letterale dei testi biblici come fondamento dell’approccio interpretativo. 
Gli esegeti hanno prestato attenzione ai loro livelli letterali, il che ha portato 
all’introduzione del principio ermeneutico secondo cui l’interpretazione reli-
giosa dovrebbe essere sempre preceduta da due critiche puramente scientifi-
che: quella storica e quella letteraria8.

I primi tentativi di spiegazione antropologica del testo biblico furono fa-
voriti soprattutto dalle scoperte geografiche di fine XV e inizio XVI secolo. 
Le spedizioni esplorative non solo ampliarono gli orizzonti geografici delle 
società dell’epoca, ma influenzarono anche in modo radicale il loro modo  
di vedere il mondo. Il senso di sicurezza e di unicità della civiltà europea, or-
mai compromesso, si cercò di ricostruire attraverso i testi biblici, considerati 
un compendio di conoscenze sulla eterogeneità socio-culturale del mondo. 
L’immagine della realtà terrena consolidata nel messaggio biblico mostrava 
tuttavia notevoli discrepanze, persino palesi incongruenze con la realtà dei 
fatti. L’aspetto fisico, l’abbigliamento, la lingua, i costumi, le credenze e, soprat-
tutto, l’area occupata dai membri delle società extraeuropee hanno contribuito 
in larga misura all’indebolimento o addirittura la svalutazione della credibi-
lità delle descrizioni bibliche. Gli esegeti-evangelizzatori, al fine di restituire 
al testo canonico l’autorità perduta, considerarono le civiltà appena scoperte 
come continuazioni delle culture e delle religioni giudaico-cristiane descritte 
dagli autori biblici. Sulla base di frammenti selezionati dell’Antico Testamento, 
sostenevano che le società scoperte agli antipodi dai conquistadores europei 
fossero discendenti delle comunità bibliche e che le loro credenze e culture 
fossero solo un prolungamento della religione monoteistica rivelata agli Isra-
eliti da Jahvè9.

Un’influenza significativa sullo sviluppo della lettura umanistica dei testi 
biblici fu esercitata anche dalla concezione della religione elaborata dai pen-
satori dell’Illuminismo. Essi consideravano infatti la religione un fenomeno  
di natura sociale, privo di qualsiasi dimensione soprannaturale, spiegabile con 
premesse razionali e argomentazioni logiche. La percezione razionalizzata 
della religione contribuì alla desacralizzazione dei contenuti dei testi biblici, 
conferendo al processo di interpretazione un carattere esclusivamente scien-
tifico. Il rapido sviluppo delle ricerche etnografiche a cavallo tra il XVIII e il 
XIX secolo fece sì che la Bibbia cessasse di svolgere la funzione di testo uni-
versale interpretativo delle civiltà scoperte dagli europei. La diversità culturale 
descritta nei testi biblici ha fatto sì che questi ultimi diventassero, dal punto di 
vista antropologico, oggetto di analisi originali di carattere scientifico.

8	 B. Krzyżaniak, Biblia i antropologia. Spotkania niedokończone, Poznań 2004, p. 14.
9	 Ibidem, p. 15.



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

155La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

La messa in discussione del carattere trascendentale della Bibbia ha portato 
a una serie di studi comparativi, volti a identificare le analogie tra le culture 
di tutto il mondo, comprese quelle bibliche. Il processo di ricerca intrapreso 
aveva lo scopo di dimostrare la tesi della cultura come fenomeno comune 
a tutta l’umanità. Anche i sistemi religiosi descritti nelle pagine della Bibbia 
furono sottoposti a un processo di unificazione e il loro significato fu ridotto 
esclusivamente a un fenomeno socio-culturale. Il libro dei libri perse allora  
il suo status di opera sacra, diventando uno dei tanti prodotti dell’attività 
umana. Il valore del testo biblico è stato così ridotto a fonte di conoscenza 
generale sui costumi dei popoli antichi, sulle relazioni sociali e sulle norme 
giuridiche che regolavano la loro vita quotidiana.

L’oggetto di interesse dei ricercatori contemporanei che analizzano la 
Bibbia utilizzando un approccio che fa riferimento all’antropologia culturale  
è diventato la creazione di un’immagine dei rappresentanti tipici delle co-
munità bibliche. Tale immagine si basa su frammenti di libri biblici riguar-
danti: l’ambiente di vita10 della popolazione biblica, la sua visione del mondo 
e il suo sistema di valori, nonché le relazioni interpersonali che intercorrono 
tra i membri della comunità. Le ricerche etnografiche costituiscono una ricca 
fonte di informazioni non solo sulle condizioni materiali e di vita delle comu-
nità bibliche, ma anche su questioni esistenziali: la legittimità della sofferenza 
umana, la solitudine, il rifiuto, l’ingiustizia sociale. L’approccio antropologico 
alla lettura della Bibbia consente inoltre di trarre conclusioni in merito: allo 
status sociale delle donne nell’antico Israele, ai modi di acquisire e mantenere 
il potere, all’applicazione delle norme giuridiche, alle possibilità di istruzione, 
ai codici morali vigenti, alla comprensione della storia. Sulla base delle in-
formazioni raccolte, i ricercatori costruiscono matrici storiosofiche comuni 
a molte culture.

Storiosofia della Bibbia. Un umanista non troverà nella Bibbia ebraica 
un termine specifico che definisca la storia, ma sono stati gli Israeliti, nel 
corso dei secoli delle loro esperienze, a formare, in contrasto con le conce-
zioni astoriche di altri popoli semitici, una formula di storicità nel suo si-
gnificato contemporaneo, scrupolosamente registrata dai loro cronisti. Due 
epopee, quella accadico-sumera Gilgamesh e quella babilonese Enuma elisz, 
10	 Hermann Gunkel ha elaborato un metodo originale di esegesi denominato »Sitz im 

Leben« (inserimento nella vita, habitat vitale), che pone l’accento sul contesto sociale 
dei testi biblici e sui legami tra i testi e l’esperienza di vita, facilitando in modo signi-
ficativo la loro comprensione olistica (vedi: E. S. Gerstenberger, Vom Sitz im Leben 
zur Sozialgeschichte der Bibel. Hermann Gunkel, ein zeitgebundener Visionär. Was 
macht seine Exegese heute noch aktuell?, [in:] Kontexte. Biografische und forschungs-
geschichtliche Schnittpunkte der alttestamentlichen Wissenschaft. Festschrift für Hans 
Jochen Boecker zum 80. Geburtstag, pubbl. Th. Wagner / D. Vieweger / K. Erlemanu, 
Neukirchen-Vluyn 2008, pp. 157‒170.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

156 Agnieszka Dolecka

scritte in lingua accadica, contengono una cronologia completamente diversa.  
Il tempo, come una ruota, gira ciclicamente al ritmo di culti permanenti e co-
stantemente ricorrenti. Gli Israeliti contrapponevano alla concezione statica 
della storia, basata sui ritorni, il continuo susseguirsi del passato, del presente 
e del futuro. La storia non lascia nulla al caso, al rischio, all’inspiegabilità de-
gli eventi. Il determinismo della storia non annienta in alcun caso lo spirito 
di libertà, l’emozione creativa. Il passato, apparentemente definito, diventa un 
presente pieno di innumerevoli possibilità, ha una sua dimensione interna. 
L’uomo penetra nella drammatica tensione del tempo, si lega emotivamente 
a tutte le possibilità che gli offre il momento che passa, con tutta la gamma 
di prospettive che si alternano, con tutte le speranze che si rivestono di realtà 
(cfr. la storia del re Davide). Il futuro biblico non è un passato successivo, può 
essere trasformato dal passato, anche se sembrava irrevocabile. La Bibbia di-
stingue in ogni evento l’espressione esteriore e l’intenzione. L’espressione este-
riore di un evento concreto è soggetta a un irrevocabile trascorrere. Tuttavia, 
in ogni evento si nasconde anche una certa intenzione, che non è scomparsa 
irrevocabilmente, ma continua a persistere e a svilupparsi nel corso della sto-
ria, proprio come una conversazione che continua a risuonare nella coscienza, 
anche se le ultime parole sono già state pronunciate.

Chi studia le parabole, le storie inventate da Gesù, poggia su un terreno 
storico particolarmente solido. La storia del buon samaritano, che va da Geru-
salemme a Gerico (Lc 10, 30‒37), corrisponde certamente al mondo storico. 
Tuttavia, sebbene sia completamente fittizia, contiene una verità storica che 
risiede nel contesto della comunicazione con i lettori, condotta dall’evange-
lista Luca. In effetti, la storia del buon samaritano ha una solida base storica, 
perché ancora oggi, nella sfera culturale che ha dato origine alla Bibbia, si pos-
sono trovare particolari capacità di pensare, discutere e argomentare proprio 
attraverso le storie. Le basi storiche dell’arte del “pensiero leggendario” si sono 
consolidate così profondamente che sorprende il fatto che ci sia voluto così 
tanto tempo prima che si cominciasse a comprendere che anche altre narra-
zioni bibliche sono storie inventate, un mezzo attraverso il quale un narratore 
quasi anonimo desidera comunicare con i lettori. Le storie bibliche possono 
essere lette di per sé, ma acquisiscono un significato particolare solo in un con-
testo olistico. I testi biblici, lungi dal fornire solo informazioni su eventi spesso 
miracolosi di un lontano passato, sono indissolubilmente legati tra loro in ter-
mini di espressione e contenuto. La Bibbia è più letteratura che informazione:  
il contenuto di un articolo di giornale può essere trasmesso indipendente-
mente dalla sua forma linguistica, mentre il contenuto di un testo letterario 
o poetico è indissolubilmente legato alla sua forma linguistica. Le opere lette-
rarie non descrivono la realtà, ma consentono di comprendere le esperienze 
della realtà. Ogni testo letterario fa un’offerta: offre un mondo in cui il lettore 



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

157La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

può vivere. Questa metafora sembra particolarmente azzeccata nel caso dei te-
sti biblici, considerando il senso di appartenenza religiosa che possono fornire. 
I testi letterari contengono significati potenziali, che vale la pena approfondire, 
ma che non potranno mai essere esauriti completamente nel corso di una vita.  
La narrazione non trasmette teologia, ma la sua lettura può portare a intui-
zioni filosofiche, mostrando il nostro mondo come una realtà di natura tra-
scendente. La domanda inquietante che sorge immediatamente con le parole 
chiave “la Bibbia come letteratura” è: la Bibbia deve quindi essere conside-
rata falsa? La risposta è semplice: la Bibbia rimane vera. L’unica domanda è: 
dove cerco la verità e la storicità dei testi, cosa considero storico e vero.  
Si tratta dell’accuratezza storica dei mondi descritti nei testi, o la verità va ricer-
cata nelle esperienze di chi racconta il testo? Devo essere in grado di scoprire 
Emmaus, così come questa località è stata descritta da Luca (Lc 24), affinché  
la narrazione sia vera, o devo chiedermi cosa mi dice l’evangelista attraverso 
il mondo narrato del “viaggio a Emmaus” affinché la narrazione diventi vera? 
Perché le narrazioni su Abramo, Mosè e Davide dovrebbero essere sostanzial-
mente diverse? L’invenzione di storie, la “finzione” dei testi biblici, ha una fun-
zione comunicativa. Un testo inventato, fittizio, non racconta eventi; racconta 
esperienze che costituiscono la sua verità storica sulle esperienze umane.

Chi è l’uomo? – chiede il salmista – (Sal 8, 5). E risponde con tutta convin-
zione: solo chi agisce con giustizia e trova il senso della propria esistenza nella 
cura delle persone bisognose di sostegno merita di essere definito un vero 
uomo. »Colui che cammina senza colpa, agisce con giustizia e parla lealmente, 
non dice calunnia con la lingua, non fa danno al suo prossimo e non lancia 
insulto al suo vicino« (Sal 15, 2f). Il salmista identifica l’uomo giusto con la 
persona ragionevole (Sal 15). La saggezza rende gli uomini migliori e deter-
mina la grandezza dell’uomo, mentre alla stupidità spettano solo disprezzo 
e scherno (Sal 82, 5; Sir 22, 9‒15). La ragione, ovvero il bene vero e inalienabile 
di ogni uomo. Nessuno può privarlo del dono innato del pensiero razionale, 
e il soddisfacimento dei requisiti posti dalla ragione è una vita conforme alla 
natura umana11. Per l’autore biblico, la ragione è una sorta di panacea contro 
la caducità dell’esistenza umana: »Insegnaci a contare i nostri giorni e giun-
geremo alla sapienza del cuore« (Sal 90, 12). La Bibbia valuta il valore delle 
azioni umane dall’interno, non dall’esterno. Dal cuore dell’uomo, dal suo in-
terno, provengono i pensieri malvagi, i furti, gli omicidi, l’avidità, la perversità, 
le false testimonianze, l’inganno, l’invidia, gli insulti, l’orgoglio e la stupidità 

11	 La convinzione del valore della ragione è espressa in tutta la Bibbia. Anche Qoelet, 
cantore della vanità delle vanità, osserva: »Le parole dei saggi sono come pungoli; 
come chiodi piantati, le raccolte di autori: esse sono date da un solo pastore« (Qo 12, 
11).



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

158 Agnieszka Dolecka

(Mat 15, 18f; Mar 7, 21‒23)12. Dall’interno, cioè sulla base di un’intenzione 
razionale: »Guardatevi dal praticare le vostre buone opere davanti agli uomini 
per essere da loro ammirati« (Mat 6, 1). La stessa azione può essere buona 
o cattiva a seconda dello spirito con cui è stata compiuta e della libertà che ne 
determina il valore. I livelli del bene e del male cambiano a seconda del grado 
di consapevolezza, che costituisce il secondo fattore di incertezza (Sal 38, 21). 
Proprio come la verità è in continua evoluzione e la sua prima vittoria richiede 
all’uomo sacrifici per la successiva, così anche il valore morale richiede alle 
persone una risposta ogni volta diversa, a seconda del loro sviluppo interiore. 
Non vedere la miseria di qualcuno può essere un segno di misericordia che un 
povero mostra a un altro. Ciò che per alcuni è misericordia, per altri si rivela 
ingiustizia. Il bene non lascia nessuno in pace, perché all’uomo è stata affidata 
la missione di moltiplicarlo (Lc 6, 38.45). Il bene, come la verità e la libertà, 
si rivolge agli uomini con un appello costante, ponendo loro esigenze sempre 
maggiori, man mano che cercano di rispondere ogni giorno a questo appello 
(Prov 11, 23; Am 5, 14; Lc 6, 45; 1 Ti 6, 18f; 1 Pt 3, 11.13).

La libertà dell’uomo è determinata dalla dimensione interiore del pre-
sente. Se l’uomo rinuncia alla libertà, allora il passato lo domina immedia-
tamente con ciò a cui si è abituato, con ciò che è pronto e del tutto naturale. 
Allo stesso tempo, egli preclude in anticipo tutte le possibilità del suo futuro, 
condannandosi all’inautenticità. Se aspira allo sviluppo della libertà, allora 
il presente gli mostra immediatamente nuove possibilità, il passato smette 
di affascinarlo in quella misura, perché è in grado di elevarsi al di sopra di 
esso, e il futuro gli mostrerà nuove vie d’uscita che daranno inizio a una realtà 
nuova e, cosa più importante, autentica (1 Cor 10, 23.29; Gal 2, 4; 5, 1.13; 1  
Pt 2, 16). L’autenticità è proprio la creazione di qualcosa di nuovo nel pre-
sente, in cui si sviluppa l’esistenza umana. In un presente che ha una dimen-
sione interiore, che non nega nulla del passato, ma allo stesso tempo si rivolge  
al futuro.

Gli autori dei libri biblici considerano la vita, radicata nel corpo, come  
la più grande ricchezza dell’uomo. Un approccio profondamente somatico,  
l’espressività del corpo13 è visibile nel Libro della Genesi, nei Salmi, nel Cantico 
dei Cantici, nei Vangeli (Mt 26, 41; Mar 10, 8; Giov 1, 14). Gesù, uomo auten-
tico, creatura carnale, essere in carne e ossa, accoglie a sé le persone emargi-
12	 Il primo posto nella gerarchia biblica degli anti-valori è occupato dalla calunnia, 

perché nega completamente la ragionevolezza dell’uomo e semina confusione mo-
rale tra le persone (Le 19, 16; Sal 15, 3; Sir 51, 2.6; Ger 9, 4.7; 2 Tm 3, 3; Ti 2, 3).

13	 Questo approccio differisce in modo significativo – come sottolinea giustamente 
Anna Kamieńska, poetessa, scrittrice, traduttrice e saggista polacca – dalla suc-
cessiva svalutazione cristiana del corpo, »rendendolo qualcosa di vergognoso 
e peccaminoso, nonostante la promessa della resurrezione« (A. Kamieńska, Twarze 
Księgi, Warszawa 1982, p. 50).



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

159La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

nate, per cui viene soprannominato “mangione e beone” (Mat 11, 19), e i suoi 
parenti lo considerano “anormale” (Mar 3, 21); capisce tutti (Lc 7, 44f), tutti 
possono fidarsi di lui (Giov 15, 15); libera dalle preoccupazioni inutili (Mat 6, 
25‒34); visita volentieri gli amici (Giov 11, 4), piange per la morte di uno  
di loro, Lazzaro (Giov 11, 35). La fisicità del Nazareno si esprime in varie forme 
della sua presenza tra la gente: tocca i ciechi, i sordomuti, i paralizzati, i leb-
brosi. Impone le mani sui bambini o li prende tra le braccia (Mar 10, 13.16). 
Permette a una donna, rifiutata dalla società dell’epoca, di ungere i suoi piedi, 
senza temere che lei lo tocchi (Lc 7, 37f; Giov 11, 2).

Le parole nella Bibbia ebraica sono sempre pronunciate dalle labbra, i pen-
sieri sono espressi dal cuore, gli occhi e le orecchie verificano la verità, i reni 
e i lombi esprimono la forza vitale, il potere generativo che dà la vita. La Bib-
bia enfatizza la fisiologia umana nelle sue descrizioni veristiche. L’uomo geme, 
sanguina, piange, il sangue ribolle dentro di lui, manifesta un’aggressività in-
controllabile. In varie malattie sperimenta gli effetti negativi della propria fi-
sicità, soffre con tutto il corpo: »Putride e fetide sono le mie piaghe […] Sono 
torturati i miei fianchi, in me non c’è nulla di sano. Afflitto e sfinito all’estremo, 
ruggisco per il fremito del mio cuore« (Sal 38, 6.8f). Il corpo è la sede della 
vita, determina il modo individuale di vivere il mondo, expressis verbis esprime  
al massimo grado l’amore tra due persone.

La più grande è l’amore (1 Cor 13, 13). L’amore interagisce con tutti i sen-
timenti umani, tanto più forte quanto più l’uomo avverte la finitezza e la nul-
lità del proprio corpo, l’inevitabilità della morte. Nei centodiciassette versi 
del Cantico dei Cantici, raffinato poema lirico, elogio dell’amore erotico, non 
troviamo alcuna dottrina religiosa, ma gli stati d’animo, del cuore, dei sensi 
e del corpo di due persone innamorate. Quando tra due persone nasce l’a-
more, tutto il mondo ne è interessato. L’amore ha una dimensione cosmica,  
è una delle opportunità del microcosmo umano, grazie ad esso la natura 
umana può elevarsi ancora di più nel suo sviluppo corporeo. Non c’è una diffe-
renza sostanziale tra l’estasi che Eva suscitò in Adamo (Es 2, 23) e la reciproca 
ammirazione costante della giovane coppia del Cantico dei Cantici (Ct 8, 6f). 
Entrambi i testi testimoniano un atteggiamento identico nei confronti dell’e-
sperienza umana dell’amore (giardino, gioia primaverile, corteo di amici, cop-
pia immersa in se stessa). L’amore suscita la bellezza del corpo, esalta le qualità 
umane. La sposa14 ha capelli folti e morbidi, occhi simili a colombe, guance 
come melograni15, seni simili a cerbiatti, collo ornato di gioielli che ricorda la 
maestosa “torre di Davide” (Ct 4). I capelli corvini dello sposo sono stati para-

14	 Con la parola sposa, diminutivo affettuoso di origine persiana, ancora oggi in Ori-
ente si indica la donna, oggetto d’amore.

15	 Il melograno, frutto contenente innumerevoli semi, comune nell’antico Israele, sim-
boleggia nella Bibbia la forza della fertilità.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

160 Agnieszka Dolecka

gonati a grappoli d’uva, le guance a fioriere balsamiche, le labbra a gigli, il torso 
a una scultura d’avorio. Le “labbra dolcissime” dell’uomo simboleggiano non 
solo la sua lingua, ma anche i suoi baci (Ct 5). Sarebbe irrealistico ignorare le 
descrizioni della bellezza dei corpi della sposa e dello sposo. Logicamente, ciò 
porterebbe a negare il ruolo del sesso nel matrimonio, fortemente sottolineato 
dall’autore del Cantico dei Cantici. L’amore mette in risalto il valore unico e ir-
ripetibile della persona (Ct 2, 2f; 5, 10; 6, 8f) e costituisce una vera uguaglianza 
tra donna e uomo. La libertà di scelta della donna (una novità assoluta nel 
sistema patriarcale, caratteristico della Bibbia ebraica) è qui riconosciuta con 
tutta evidenza come una cosa del tutto naturale. Ancora più sorprendente è il 
fatto che si tratti di un rapporto monogamico.

La tematica somatica del Cantico dei Cantici è espressa da sentimenti ar-
denti, intimità e un dialogo caratterizzato dal sensuale. Qui abbiamo a che fare 
con il superamento dell’ipocrisia e della paura di parlare del corpo. L’autore del 
libro sfata lo stereotipo della donna come “icona sessuale”, demitizza il feno-
meno del desiderio sessuale, mitizzato in senso negativo come dissolutezza na-
scosta, tentazione ambigua o brama incontrollabile. Lo demitizza mostrando 
in piena luce la passione nascosta, conferendole forme e colori concreti. L’in-
troduzione in scena, attraverso i personaggi, di qualcosa di apparentemente 
proibito, libera questo qualcosa dalle connotazioni negative. Ecco l’essenza 
della questione: la purificazione del desiderio riesce quando lo si libera dai 
demoni che in realtà non esistono, ma sono solo frutto della mente umana. 
La passione porta quindi a superare la solitudine. Il Cantico dei Cantici era 
giustamente considerato “il più sacro tra i sacri scritti”, perché dimostrava che 
il corpo umano dà la felicità di stare con un’altra persona nel difficile viaggio 
terreno.

I promessi sposi del libro biblico sull’amore sono uniti dall’irrevocabile ne-
cessità di dedicarsi l’uno all’altro, dalla felicità di stare insieme, dalla pienezza 
di uno sviluppo separato ma complementare. Gradualmente imparano a co-
noscere il proprio sesso, così come la propria umanità, e la loro vera unione, 
la pienezza carnale di due persone, avviene quando scoprono il mistero dell’a-
more che li supera. I processi di sviluppo della sposa e dello sposo procedono 
indipendentemente l’uno dall’altro, eppure si condizionano a vicenda, proprio 
come il corpo di ogni uomo condiziona in un certo modo l’interiorità spi-
rituale. L’uomo raggiunge la maturità maschile grazie alla donna, la donna 
raggiunge la pienezza della femminilità quando trova sostegno nell’uomo.  
Il rapporto reciproco tra i sessi è un dialogo tra esseri distinti, ma interdi-
pendenti, che devono incontrarsi per arrivare all’autodefinizione e creare dalla 
loro unione un tutto complementare. Il dialogo amoroso, descritto in modo 
così suggestivo nel Cantico dei Cantici, abbraccia tutte le dimensioni delle 
esperienze umane: la bellezza del corpo, la nostalgia reciproca, gli incontri 



A
rt

y
k

u
ły

 i
 r

o
zp

ra
w

y

161La Bibbia è un libro aperto per gli umanisti

felici, la gioia di ritrovare la persona amata, il desiderio di stare sempre insieme 
e, soprattutto, il dono dell’unione carnale.

Bibbia umanistica. Anthony C. Grayling, utilizzando tecniche di adatta-
mento e revisione linguistica proprie dell’originale ebraico-greco, basandosi 
sul patrimonio filosofico-letterario dei rappresentanti della tradizione orien-
tale (Confucio, Mencio) e occidentale (tra gli altri Erodoto, Terenzio, Lucre-
zio, Seneca, Cicerone, Montaigne, Bacone), ha creato una parafrasi umanistica 
contemporanea della Bibbia giudaico-cristiana. Il Libro Buono. La Bibbia uma-
nistica16, composta da dodici capitoli: Genesi, Atti, Saggezza, Saggi, Parabole, 
Consolazioni, Lamentazioni, Proverbi, Canti, Lettere, Atti degli Apostoli, Libro 
del Bene, contiene riflessioni sulla genesi, l’evoluzione del mondo e i valori 
dell’esistenza umana. L’autore, da una prospettiva strettamente antropologica, 
riflette sulle questioni della forza morale che plasma la personalità, dell’in-
fluenza delle esperienze individuali e sociali sulla vita e sul destino dell’uomo, 
del raggiungimento del successo attraverso il lavoro e lo sviluppo dei talenti, 
della costruzione di una comunità. L’uomo-creatore, persona intelligente e in-
traprendente, affronta le avversità della vita, apprezza le gioie della vita terrena, 
ovvero si concentra sul bene, sulla verità e sulla bellezza “qui e ora”. Grayling, 
postulando un ritorno alle origini dell’umanesimo, confronta le saggezze eti-
che di diverse tradizioni al fine di creare un’etica dell’“uomo universale”. Nelle 
opere di Seneca, Terenzio, Bruschwig e Huizinga trova i topos culturali che 
definiscono la natura dell’uomo17.

Una lettura umanistica dei libri biblici implica una loro analisi critica 
dal punto di vista letterario, concentrandosi sul contesto storico, l’assiologia,  
le norme etiche e gli aspetti filosofici, senza la necessità di credere in verità 
trascendenti o di osservare dogmi religiosi. Il testo non deve essere una ri-
velazione letteralmente vera e infallibile, ma una fonte di visione razionale.  
Si presta maggiore attenzione ai consigli senza tempo utili per lo sviluppo della 
propria umanità e delle relazioni interpersonali, alla ricerca di valori univer-
sali per una vita significativa, basati sull’esperienza umana e sul pensiero ra-
zionale. Invece di un comando divino letterale, il comandamento dell’amore 
per il prossimo è visto come una manifestazione di giustizia sociale, un valore 
morale universale che, anche senza la fede nell’Assoluto, costituisce la base  
di una coesistenza soddisfacente e giusta, radicata nei valori umanistici fonda-

16	 A. C. Grayling, The Good Book. A Humanist Bible. New York 2011. Nel 2016 è stata 
pubblicata un’edizione riveduta a Londra, intitolata: The Good Book. A Secular Bible. 
Revised Version.

17	 Homo: agens, animal rationale, animal sociale, antiqua virtute, artifex, creator, doc-
tus, faber, improbus, inhumanissimus, insipiens, liber, ludens, mensura, multarum 
litterarum, novus, oeconomicus, philosophus, rapax, sacra res homini, sapiens, via-
tor.



A
rty

k
u

ły
 i ro

zp
raw

y

162 Agnieszka Dolecka

mentali. L’uomo trova il senso della propria esistenza e delle relazioni interper-
sonali attraverso la comprensione della condizione umana (vita, morte, scelte 
ed esperienze individuali, sofferenza, felicità, male, bene), e la Bibbia, fonte 
universale di modelli personali, aiuta a riconoscere e ad apprezzare l’assiologia 
umanistica.

Cosa può imparare oggi un umanista dalla Bibbia? Innanzitutto, la com-
prensione dei segreti della natura umana e delle interazioni umane. Non biso-
gna dimenticare che in molte parti del mondo la Bibbia costituisce ancora oggi 
la base del sistema socio-politico. La Bibbia, codice culturale senza tempo, in-
segna il pensiero critico, e la cultura della discussione ad essa associata ha 
contribuito allo sviluppo della scienza, che a sua volta ha risolto molti dei 
problemi che in passato la religione cercava di spiegare. La lettura umanistica 
porta benefici intellettuali quando presenta la Bibbia e il suo retaggio da due 
prospettive antropologiche: i successi e i fallimenti dell’uomo. Questo obiet-
tivo può essere raggiunto quando la riflessione intellettuale è accompagnata da 
un approccio filologico critico, che purifica i testi dagli errori e libera le menti 
da ogni tipo di pregiudizio. La filologia serve quindi alla comprensione nel 
doppio senso del termine: percezione e comunicazione.

Bibliografia

Bühler Karl, Sprachteorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache, Stuttgart 1965.
Dekker Jaap, Sacra Scriptura Sui Ipsius Interpres. Reinterpretation in the Book of Isaiah, 

[in:] Sola Scriptura. Biblical and Theological Perspectives on Scripture, Authority, 
and Hermeneutics, pubblicato da Hans Burger, Arnold Huijgen, Eric Peel, Leida / 
Boston, pp. 195‒215.

Favazza Armando, Psychobible. Behaviour, Religion, and the Holy Book, Charlottesville 
2004.

Galbiati Enrico / Piazza Alessandro, Pagine difficili della Bibia. Antico Testamento, Mila-
no 1985. Testo disponibile online.

Galileo Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo tolemaico e copernicano, 
[in:] Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo tolemaico e copernicano/
Dedica – Wikisource (accesso: 25 IX 2025).

Gerstenberger Erhard Siegfried, Vom Sitz im Leben zur Sozialgeschichte der Bibel. Her-
mann Gunkel, ein zeitgebundener Visionär. Was macht seine Exegese heute noch 
aktuell?, [in:] Kontexte. Biografische und forschungsgeschichtliche Schnittpunkte der 
alttestamentlichen Wissenschaft. Festschrift für Hans Jochen Boecker zum 80. Ge-
burtstag, pubblicato da Thomas Wagner / Dieter Vieweger / Kurt Erlemanu, Neu-
kirchen-Vluyn 2008, pp. 157‒170.

Grayling Anthony Clifford, The Good Book. A Humanist Bible, New York 2011.
Kamieńska Anna, Twarze Księgi, Warszawa 1982.
Krzyżaniak Beata, Biblia i antropologia. Spotkania niedokończone, Poznań 2004.
La Bibbia di Gerusalemme, [in:] https://www.asci-trento-fzappaterra.it/ASCI/rel/bibbia.

pdf (accesso: 25 IX 2025).


